
1 

 

Le plus important de tous les âges. 

Enfants, enfance(s) et enfantin dans le cinéma soviétique 

Colloque international – INHA – 4, 5 et 6 mai 2026 

 

 

« Sauvez les enfants affamés !!! », exhorte son 

spectateur l’intertitre ouvrant l’épisode inaugural de la Kino-

Pravda de Dziga Vertov, avant que ne soient projetées les 

images d’enfants des rues cherchant désespérément de la 

nourriture1. Le fait que ce premier numéro de la « ciné-vérité » 

du réalisateur sorti l’année même de la naissance de l’URSS, 

en 1922, ait pris pour sujet initial le sort tragique des enfants, 

symbolise parfaitement le lien fondamental entre le nouveau 

régime et l’enfance : ce plus important de tous les âges, peut-

on dire en paraphrasant la célèbre déclaration de Lénine vis-à-vis du septième art. L’attention 

portée par le nouveau pouvoir socialiste aux enfants, dont les conditions d’existence au cours 

de la guerre civile ont provoqué la mort et l’abandon en masse, est en effet immédiate et 

éminemment durable dans ce tout jeune pays. Lui qui, précisément, se présente comme le leur, 

le « pays des enfants » construit pour et bientôt par eux : les révolutionnaires d’aujourd’hui 

n’étant pas certains de voir leur œuvre accomplie de leur vivant, c’est aux générations de 

demain que reviendra le privilège d’en jouir une fois qu’elles en auront achevé la construction. 

Or, cette attention du nouveau pouvoir à l’enfance se 

reflètera justement avec force dans le cinéma, dont la portée 

éducative sera officiellement affirmée dès les premiers jours 

suivant la prise de pouvoir par les bolcheviques2. L’alliance voulue 

entre l’art des masses et l’éducation de la jeunesse (incluant son 

embrigadement idéologique), passera au cours de l’histoire 

soviétique à la fois par la volonté de produire des œuvres filmiques 

s’adressant directement aux enfants, ce qui constituera le genre si 

unique – bien qu’aux frontières parfois poreuses3 – du « cinéma pour enfants » (detskoe kino) 

 
1 Kino-Pravda n° 1, 5 juin 1922. Épisode disponible sur le site de la Collection Dziga Vertov du Musée autrichien 
du film : https://vertov.filmmuseum.at/en/film_online/kino-pravda/detail?kinopravda_id=1484826734766 
2 Le commissariat du peuple à l’éducation (Narkompros), dont la mission s’adresse à la population en général et 
pas seulement aux enfants via la gestion et la réforme du système scolaire, crée une sous-section du cinéma 
(kinopodotdel) le surlendemain de la prise du pouvoir par les bolcheviques, le 9 novembre 1917. Voir J. Leyda, 
Kino. Histoire du cinéma russe et soviétique, trad. C.-H. Rochat, Lausanne, L’Âge d’homme, 1976 (1960), p. 143. 
3 En témoigne par exemple le film de Tarkovski L’Enfance d’Ivan (1962), censé appartenir à ce genre mais s’en 
éloignant grandement par la maturité et la violence de son propos. Cf. L. Arkus, I. Vasil’eva et E. Margolit, 
« Detskoe kino v SSSR » in Novejšaja istorija otečestvennogo kino, t. 4, 1986-1988, Saint-Pétersbourg, Seans, 
2002, p. 100. 

Figure 1: Kino-Pravda n° 1, Dziga 

Vertov, 1922 

Figure 2 : L’Aigle blanc, Yakov 

Protazanov, 1928 

https://vertov.filmmuseum.at/en/film_online/kino-pravda/detail?kinopravda_id=1484826734766


2 

 

dont les productions connaîtront à certaines époques des moyens et succès colossaux, mais 

également par la fabrication d’un cinéma plus spécifiquement éducatif (škol’nyj fil’m). 

Loin cependant de se limiter aux films de ces deux 

catégories, l’attachement de la culture soviétique à l’enfance 

et à son univers se trouve si fréquemment exprimé dans la 

production cinématographique courante que Evgueni 

Margolit, auteur d’études séminales sur ce sujet, a pu parler 

de l’enfant comme du « symbole qui exprime le plus 

pleinement l’essence du cinéma soviétique4 », constatant la 

façon dont les variations de son apparition ou sa déclinaison, 

narrent l’histoire politique du pays et ses tragiques péripéties. 

Il passe ainsi, schématise remarquablement Margolit, du symbole d’un monde tout à fait neuf, 

en rupture totale avec le passé qu’il met à bas ou dont il fait table rase, dans le cinéma muet des 

années 1920, à celui d’une fin de l’histoire dans le monde carnavalesque – « éternelle fête du 

travail » – du milieu des années 19305 en décalage complet avec les conséquences de la 

collectivisation à la réalité plus violente encore que celle des images du Vertov de 1922. Puis, 

après un déclin dû à l’omniprésence du culte de Staline, laissant peu de place à cet autre objet 

de culte soviétique qu’a été l’enfance dès lors qu’il n’est plus montré qu’au service de la figure 

idolâtrée du chef, le symbole de l’enfant se voit renouvelé sous la forme du « martyr » de la 

guerre affligeant le pays et sa population6, tandis que la présence du chef, passé du rang de 

« père » à celui de simple « frère », se fait pour un temps plus discrète. 

 Enfin, c’est la période du Dégel qui fait varier avec la plus grande amplitude le thème 

de l’enfance, en décline les figures aux côtés de celles, tout aussi abondantes, d’adolescents et 

de jeunes gens. Les cinéastes du Dégel offrent alors une inédite maturité à la figure de l’enfant 

dans sa fracture avec les pères manquants ou compromis par l’histoire politique criminelle du 

pays, ainsi qu’une joie retrouvée dans la gratuité ou l’innocence du jeu tranchant avec la rigidité 

solennelle des enfants modèles – ou mythifiés – de la propagande stalinienne n’agissant qu’aux 

fins de la collectivité. Si, comme cette esquisse de son histoire l’indique, la haute signification 

symbolique de la figure de l’enfant en a fait le point central voire l’« essence » du cinéma 

soviétique, une telle dimension exige que l’on revienne sur les occurrences ou variations de 

cette figure avec une attention soutenue et renouvelée afin d’en cartographier plus avant les 

métamorphoses historiques, idéologiques, mythopoïétiques, poétiques et philosophiques au 

sein de l’espace filmique soviétique. 

 
4 E. Margolit, « Le pays des enfants : le fantôme de la liberté » in B. Eisenschitz (dir.), Gels et Dégels. Une autre 
histoire du cinéma soviétique. 1926-1968, Milan, Paris, Mazzotta, Centre Georges Pompidou, 2000, 2002, p. 53. 
5 Cf. ibid., p. 57. 
6 Cf. ibid., pp. 60-62. Avec la Seconde Guerre mondiale la présence de personnages d’enfants au cinéma, qui était 
une particularité de celui soviétique depuis ses débuts, se généralise à travers le monde. Cf. J. Hicks, 
« Soiuzdetfilm: The Birth of Soviet Children’s Film and the Child Actor » in B. Beumers (dir.), A Companion to 
Russian Cinema, Hoboken (NJ), Wiley-Blackwell, 2016, p. 118. 

Figure 3 : La Chute de Berlin, Mikhaïl 

Tchiaoureli, 1950 



3 

 

Au-delà des seules figures d’enfants, le symbole 

s’exprimerait même selon Margolit « indépendamment de 

[l’]âge » des protagonistes qui le portent, révélant un 

« principe enfantin » qui peuple les images et les films du 

cinéma soviétique7. C’est pourquoi l’on pourra ne pas 

réduire notre champ d’investigation aux seuls nombreux 

personnages relevant strictement de l’enfance, tels 

Michka, Dounia et Tom (Les Diablotins rouges, 1923), 

Yacha et Galia (La Maison dans la neige, 1928), 

Moustapha et Kolka (Le Chemin de la vie, 1931), Nastia 

et Katia (Il était une fois une petite fille, 1944), Serioja (1960), Vera et Romas (La Jeune Fille 

à l’écho, 1964), Ivan et Maritchka (Les Chevaux de feu, 1965), Seit (Djamilia, 1969), Lena et 

Dima (L’Épouvantail, 1984), etc., en nous saisissant d’un tel « principe » dans sa multiplicité 

et l’hétérogénéité de ses manifestations, dès lors que l’on prend soin de le justifier 

théoriquement. Enfin, nous porterons conjointement nos questionnements sur la monstration de 

l’enfance elle-même, ses caractéristiques ou sa teneur, sa pluralité culturelle, sa sortie, son accès 

par le souvenir, sa nostalgie, etc., comme sur les biais historiques qui en orientent la conception 

et en limitent la perception. 

 Parmi les thématiques que nous invitons les contributeurs à explorer sans limitation dans 

leurs approches (historique, esthétique, culturelle, etc.) et dans les genres étudiés (films de mise 

en scène, documentaires, films pour enfants, films éducatifs, animation, séries télévisées, etc.), 

nous pouvons donc indiquer de manière non restrictive : 

• Figures et figurations de l’enfance, parcours d’enfants : études de cas précis, de 

personnages d’enfants fictifs ou réels mis en images, de la mise en scène et du jeu d’acteur 

des enfants et de leur histoire, mais aussi d’archétypes tels ceux des pionniers (pionery) et 

des komsomols (komsomol’cy), du martyr (de la Révolution, de la guerre) ou, encore, des 

orphelins et des enfants des rues (besprizorniki) dont l’apparition couvre toute l’histoire du 

cinéma soviétique depuis, notamment, la Kino-Pravda (1922) ou Mr West (1924) jusqu’à, 

au moins, Bouge pas, meurs et ressuscite (1990), en passant entre autres par Le Destin d’un 

homme (1959) ou Les Lettres d’un homme mort (1986). 

• Souvenirs d’enfance et visions d’enfants : la mise en scène du souvenir des jeunes 

années ; l’apport du souvenir à la création filmique à ses différentes étapes (scénario, 

tournage, etc.) ; la manifestation transparente ou, au contraire, la dissimulation du souvenir 

personnel à l’intérieur des images ; les formes filmiques de la perception enfantine (child 

gaze). 

• Impérialisme culturel russe et enfance(s) : représentation et invisibilisation des enfants 

d’ethnies autres que russe dans les films soviétiques ; instrumentalisation des 

représentations (et perspective comparatiste avec la culture visuelle soviétique où cette 

question est centrale) (ex : Les Diablotins rouges [1923], Le Cirque [1936]), ou au contraire 

affirmation d’une identité culturelle (Je m’appelle Koja, 1964 ; Le Ciel de notre enfance, 

1966) ; enfance plurielle (télescopage, fusion ou conflit dans l’enfance des cultures russe, 

 
7 Cf. E. Margolit, op. cit., p. 53. 

Figure 4 : Un Débris de l’empire, Friedrich 

Ermler, 1929 



4 

 

juive, ukrainienne, géorgienne, lettone, kirghize, etc.) ; l’éducation soviétique aux quatre 

coins de la « Sixième partie du monde » (ex : Seule [1931], Le Premier Maître [1965]). 

• Le symbolisme de l’enfance : les dimensions symbolique et allégorique des sujets de 

l’enfance ; les visées ou sous-textes politiques ; les déclinaisons du « principe enfantin » et 

leurs rapports avec la trajectoire historique du pays ; l’incarnation de valeurs ou d’entités 

(utopie, peuple, avenir, bonté, etc.) ; les statuts mère/père/fille/fils, leurs liens et leurs 

déclinaisons symboliques ; les conflits générationnels ; les pôles 

« féminin »/« masculin »/« enfantin » (Margolit), et leur dialectique. 

• Enfance dans l’histoire, histoire dans l’enfance : la place de l’enfant dans et hors de 

l’utopie communiste. L’insistance permanente sur son rôle pour l’avenir tend à interdire à 

l’enfant toute insouciance dans son existence (filmique), trait pourtant jugé caractéristique 

de cette période de la vie. Ne saurait-il exister en dehors de la mission qu’on lui prête ? Ou 

bien est-il conduit à lutter contre elle pour retrouver son innocence ? (ex : Sandu dans À la 

recherche du soleil de Mikhaïl Kalik [1962], Kostia Inotchkine dans Soyez les bienvenus ou 

entrée interdite aux étrangers d’Elem Klimov [1964]). 

• L’enfance dans la guerre : impossible place de l’enfance dans la guerre, sa négation par le 

conflit, son façonnement par la violence, le traumatisme pendant et après la guerre, etc. (ex : 

Les Diablotins rouges [1923], La Maison dans la neige [1928], Tchapaïev [1934], Il était 

une fois une petite fille [1944], Les Indomptés [1945], L’Enfance d’Ivan [1962], Les 

Orphelins [1977], Requiem pour un massacre [1985], La Commissaire [1967, 1987]). 

• L’enfant et la mort : la mort de l’enfant comme plus grande injustice ; l’impossibilité de 

construire le futur sur le sacrifice (ou les larmes) des enfants ; la reproduction de la violence 

(vivre dans la mort). De Polikouchka (1922) et du Cuirassé « Potemkine » (1925), ou de La 

Croix et le Mauser (1925) et de L’Aigle blanc (1928), à Je demande la parole (1976), 

Requiem pour un massacre (1985) ou Parmi les pierres grises (1983), en passant par Le 

Chemin de la vie (1931), Les Souliers percés (1933), Le Pré de Béjine (1935-1937), 

Alexandre Nevski (1938), L’Arc-en-ciel (1944), Le Fascisme ordinaire (1965) et tant 

d’autres, la mort de l’enfant obsède le cinéma soviétique. 

• « Fort comme la mort » : enfanter et venir au monde (grossesse, accouchement, projet 

d’enfant, refus de l’enfant à naître, etc.) ; la symbolique de la reproduction. (ex : Katka 

petite pomme reinette [1926], Trois dans un sous-sol [1927], Le Sel de Svanétie [1930], 

Serioja [1960], Le Bonheur d’Assia [1967], La Commissaire [1967, 1987]). 

• Le cinéma et les grandes (re)constructions littéraires de l’enfance : Tarkovski et La Vie 

d’Arséniev d’Ivan Bounine ; Enfance de Gorki et le réalisme socialiste ; mais aussi Enfance 

de Tolstoï, Kotik Letaïev de Biély, Le Journal de Kostia Riabtsev d’Ogniov, Histoire de mon 

pigeonnier de Babel, Le Bruit du temps de Mandelstam, Avant le lever du soleil de 

Zochtchenko, etc., et leurs échos filmiques possibles ou certains ; approches comparatives 

entre cinéma et lettres de la symbolique de l’enfance (aussi bien dans les sources littéraires 

pré-soviétiques que dans la littérature soviétique), influence des mythes littéraires russe et 

soviétique de l’enfance : l’enfance aristocratique de Tolstoï, celle prolétaire de Gorki. 

• Histoire et physionomie du cinéma pour enfants : création et développement du cinéma 

pour enfants en URSS ; histoire de ses productions et institutions (Sojuzdetfil’m) ; 



5 

 

caractéristiques des films pour enfants ; images de l’enfance promues ; figures de l’histoire 

de ce cinéma (ex : Margarita Barskaïa). 

 

Comité d’organisation : 

Stanislas de Courville et Eugénie Zvonkine 

 

Comité scientifique : 

Birgit Beumers (Université de Passau), Stanislas de Courville (Université Paris 8), Catherine 

Géry (INALCO), Julian Graffy (University College de Londres), Macha Ovtchinnikova 

(Université de Strasbourg), Valérie Pozner (CNRS), Irina Tcherneva (CNRS), Eugénie 

Zvonkine (Université Paris 8) 

 

Modalités de soumission : 

Les propositions de communication sous la forme de résumés 

(4000 signes maximum) rédigés en français ou en anglais, devront 

être envoyées à stanislasdecourville@gmail.com d’ici le 18 janvier 

2026 et être accompagnées de brèves biobibliographies du ou des 

auteurs. Les communications pourront être données en français ou 

en anglais. Les candidats seront informés de la réponse du comité 

scientifique au cours du mois de février. 

 

Bibliographie indicative : 

ARKUS Lioubov, « Priključenija beloj vorony: Èvoljucija “škol’nogo fil’ma” v sovetskom 

kino » (Les aventures du corbeau blanc : évolution du « film scolaire » dans le cinéma 

soviétique), Seans, 2 juin 2010. https://seance.ru/articles/whitecrow/ 

ARKUS Lioubov, MARGOLIT Evgueni et VASILIEVA Inna, « Detskoe kino v SSSR » (Le cinéma 

pour enfants en URSS) in Novejšaja istorija otečestvennogo kino. kino i kontekst (Une toute 

récente histoire du cinéma national. Cinéma et contexte), t. 4, 1986-1988, Saint-Pétersbourg, 

Seans, 2002, pp. 98-105. 

BELJAEVA Galina et MIXAJLIN Vadim, Skrytyj učebnyj plan: antropologija sovetskogo 

škol’nogo kino načala 1930‑x — serediny 1960‑x godov (Le plan scolaire secret : anthropologie 

du cinéma scolaire soviétique du début des années 1930 au milieu des années 1960), Moscou, 

NLO, 2020. 

BEUMERS Birgit, « The Younger Generation and Children » et « Children’s Films and Cartoons, 

1974-79 » in A History of Russian Cinema, Londres, New York, Bloomsbury, 2009, pp. 133-

136 et 177-181. 

Figure 5 : Le Fascisme ordinaire, Mikhaïl 

Romm, 1965 

mailto:stanislasdecourville@gmail.com
https://seance.ru/articles/whitecrow/


6 

 

BEUMERS Birgit, GÉRY Catherine et ZVONKINE Eugénie (dir.), Sexuality, Nudity and the Body 

in Soviet Cinema, Abingdon, New York, Routledge, 2025. 

BEUMERS Birgit, IZVOLOV Nikolai, MILOSERDOVA Natalia, RIABICHKOVA Natalia (éd.), 

« Margarita Barskaia and the emergence of Soviet’s children cinema », Studies in Russian and 

Soviet Cinema, 2009, vol. 3, n° 2, pp. 229-262. 

BEUMERS Birgit et ZVONKINE Eugénie (dir.), Ruptures and Continuities in Soviet/Russian 

Cinema. Styles, Characters and Genres Before and After the Collapse of the USSR, Abingdon, 

New York, Routledge, 2019. 

CONDEE Nancy et PADUNOV Vladimir, « Children at War: Films by Gubenko, Evtushenko and 

Bykov », Framework, 1986, vol. 30-31, pp. 16-34. 

EFIRD Robert, Ivan’s childhood, Bristol, Intellect, 2022. 

GERY Catherine, « La famille, lieu de trahison (parcours littéraire et cinématographique en 

Russie et en URSS) » in Kinofabula. Essais sur la littérature et le cinéma russes, Paris, Presses 

de l’INALCO, coll. « EuropeS », 2016, pp. 165-191. 

HICKS Jeremy, « Soiuzdetfilm: The Birth of Soviet Children’s Film and the Child Actor » in 

Birgit Beumers (dir.), A Companion to Russian Cinema, Hoboken (NJ), Wiley-Blackwell, 2016, 

pp. 117-136. 

KABAKOVA Galina, « Les contes vus par le cinéma soviétique (années 1930-1950) », ILCEA, 

2014, n° 20, « Le conte : d’un art à l’autre. Adaptations et devenir des contes populaires en 

Europe centrale et orientale (XIXe-XXIe siècles) ». https://journals.openedition.org/ilcea/2536 

KELLY Catriona, « At the Movies » in Children’s World. Growing up in Russia, 1890-1991, 

New Haven, Londres, Yale University Press, 2007, pp. 474-479. 

MARGOLIT Evgueni, « Le pays des enfants : le fantôme de la liberté » in Bernard Eisenschitz 

(dir.), Gels et Dégels. Une autre histoire du cinéma soviétique. 1926-1968, Milan, Paris, 

Mazzotta, Centre Georges Pompidou, 2000, 2002, pp. 53-63. Texte également paru en russe 

dans Evgenij Margolit, « Prizrak svobody: strana detej », Iskusstvo kino, 2002, n° 8. 

http://old.kinoart.ru/archive/2002/08/n8-article14 

MILOSERDOVA Natal’ja, Barskaja, Saint-Pétersbourg, Seans, 2019. 

NOUSSINOVA Natalia, « “Maintenant, tu es des nôtres” » in B. Eisenschitz (dir.), Gels et Dégels. 

Une autre histoire du cinéma soviétique. 1926-1968, Milan, Paris, Mazzotta, Centre Georges 

Pompidou, 2000, 2002, pp. 47-52. Texte également paru en russe dans Natal’ja Nusinova, 

« “Teper’ ty naša”. Rebënok v sovetskom kino 20-30-x godov », Iskusstvo kino, 2003, n° 12. 

http://old.kinoart.ru/archive/2003/12/n12-article12 

NOUSSINOVA Natalia, « L’enfance soviétique : souvenir ou mythologie ? », Revue russe, 2013, 

n° 41, « Que reste-t-il de l’Union soviétique dans la Russie d’aujourd’hui ? », pp. 75-83. 

https://journals.openedition.org/ilcea/2536
http://old.kinoart.ru/archive/2002/08/n8-article14
http://old.kinoart.ru/archive/2003/12/n12-article12


7 

 

OLENINA Ana Hedberg, « The junctures of child psychology and Soviet avant-garde film: 

representations, influences, applications » in Olga Voronina (dir.), A Companion to Soviet 

Children’s Literature and Film, Leyde, Brill, 2019, pp. 72-98. 

PROKHOROV Alexander, « Arresting development: a brief history of Soviet cinema for children 

and adolescents » in Marina Balina et Larissa Rudova (dir.), Russian Children’s Literature and 

Culture, New York, Routledge, 2007, pp. 129-152. 

PROKHOROV Alexander, « The adolescent and the child in the cinema of the Thaw », Studies in 

Russian and Soviet Cinema, 2007, vol. 1, n° 2, pp. 115-129. 

PROKHOROV Alexander, « Children’s films » in Birgit Beumers (dir.), Directory of World 

Cinema: Russia, Bristol, Chicago, Intellect, 2011, pp. 242-245. 

RUDOVA Larissa, « Embracing eccentricity: Золушка and the avant-garde imagination » in Olga 

Voronina (dir.), A Companion to Soviet Children’s Literature and Film, Leyde, Brill, 2019, 

pp. 417-439. 

SEROV Lena, « The Development of Educational Cinema for Schools in the Soviet Union in the 

1930s. From the Cinefication of Schools to the Film Lesson », Research in Film and History, 

Juillet 2023, n° 5, « Educational Film Practices ». https://film-

history.org/issues/text/educational-cinema-schools 

SHPOLBERG Masha, « Baba Yaga sur l’écran soviétique », Revue Sciences/Lettres, 2016, n° 4, 

« Baba Yaga en chair et en os. Des contes slaves aux incarnations contemporaines ». 

https://journals.openedition.org/rsl/1007?lang=en#ftn5 

TSIKOUNAS Myriam, Les Origines du cinéma soviétique. Un regard neuf, Paris, Cerf, coll. 

« Septième Art », 1992, pp. 98-99. 

WOLL Josephine, Real Images. Soviet Cinemas and the Thaw, Londres, New York, I.B. Tauris, 

2000, pp. 112-117. 

 

https://film-history.org/issues/text/educational-cinema-schools
https://film-history.org/issues/text/educational-cinema-schools
https://journals.openedition.org/rsl/1007?lang=en#ftn5


1 

 

The Most Important of All Ages 

Children, Childhood(s) and Childlikeness in Soviet Cinema 

International Symposium – INHA (Paris, France) – 4, 5 and 6 May 2026 

 

“Save the starving children!!!” the title card of the opening episode of Dziga Vertov’s 

Kino-Pravda urges the spectator just before the images of street children looking desperately 

for food are displayed on screen. The fact that this first episode of the “film-truth” by the Soviet 

director, released in the birth-year of the USSR, took as its key subject the tragic fate of children, 

perfectly symbolizes the fundamental link between the new political regime and childhood: the 

most important of all ages, one could say, paraphrasing the famous quote from Lenin about the 

Seventh Art. The attention that the new socialist power paid to children, whose living conditions 

during the civil war caused a huge number of deaths and abandonment, is indeed immediate 

and lasting in the young country. This country presents itself as the “country for children,” built 

for them and shortly by them: the revolutionaries of those days were not certain that they would 

see their work finished during their lifetime, therefore it is tomorrow’s generation that will enjoy 

it when they complete its edification. 

 The attention that the new power paid to childhood would be strongly reflected in 

cinema, whose educational value would be officially claimed during the very first days 

following the Bolshevik Revolution (Leyda, 1960: 121). The alliance wanted between art of the 

masses and the education of youth (including its ideological indoctrination) would, throughout 

Soviet history, be channeled through the desire to produce films dedicated to children. Such 

films would come to constitute a unique genre—with sometimes porous boundaries (Arkus et 

al., 2002: 100)—of “children’s cinema” (detskoe kino), which would at certain times draw on 

huge resources and generate great success, and which would also be expressed by the 

production of a more specifically school film (škol’nyj fil’m) (Arkus, 2010; Serov, 2023). 

 Far from being limited to these latter two categories, the attachment of Soviet culture to 

childhood and its universe is so frequently expressed in current film production that Evgeny 

Margolit (2000), the author of several seminal studies on this subject, was able to speak of the 

child as “the symbol that most fully expresses the essence of Soviet cinema”. He has stressed 

how the child’s appearance or disappearance on screen narrates the political history of the 

country and its tragic events. As Margolit (2000) has astutely summarized, this symbol of the 

child shifts from a new world in the silent films of the 1920s – a world in complete rupture with 

the past which is overturned or erased – , to the end of history in the carnivalesque world—the 

“eternal festival of labour”—of the mid-1930s: a joyful image of the country thus stands in 

complete opposition with a reality even more violent than that shown by Vertov in 1922. The 

symbol of the child becomes less important with the climax of the Stalin cult, when the place 

of the worshipped child is taken by the idolized figure of the leader; it is subsequently renewed 

in the shape of a “martyr” of the war that had shaken the country and its people (Hicks, 2016). 

At the same time, the figure of Stalin turned from “father” to “brother”. 



2 

 

 Finally, during the Thaw the childhood theme changes significantly in its cinematic 

representation, offering a rich variety of characters alongside the equally abundant portrayals 

of adolescents and young adults. Filmmakers lent an unprecedented maturity to the child figure, 

partly due to the absence of fathers, who had perished during the war or fallen victim to the 

country’s criminal history, as well as a newly found joyfulness in the innocence of play that 

stands in sharp contrast with the solemn rigidity of the mythologized children of Stalinist 

propaganda, acting only for the benefit of the collective. If, as this brief historical summary 

shows, the highly symbolic significance of the child figure made it such a central point, or even 

the “essence” of Soviet cinema, then it calls for a return to the child-figure, with renewed and 

sustained attention to the shifts and continuities in order to map further its historical, 

ideological, mythopoetic, poetic and philosophical metamorphosis within the Soviet 

cinematographic space. 

 Beyond single figures of children, the child as symbol could even be expressed 

“independent of the age” of the protagonists, Margolit (2000) argued, revealing a “childlike 

principle” which inhabits Soviet film characters. Therefore, we should not reduce our field of 

investigation to the numerous child characters, such as Misha, Dunyasha, and Tom (Red Imps, 

1923), Yasha and Galya (The House in the Snowdrifts, 1928), Mustapha and Kolka (Road to 

Life, 1931), Nastenka and Katya (Once There Was a Girl, 1944), Seryozha (1960), Vika and 

Roman (The Girl and the Echo, 1964), Ivan and Marichka (Shadows of Forgotten Ancestors, 

1965), Seit (Jamilya, 1969), Lena and Dima (Scarecrow, 1984), etc., but, on the contrary, to 

apprehend such a “childlike principle” in the multiplicity and heterogeneity of its expressions, 

as long as it is theoretically justified. Finally, the investigation focuses on the representation of 

childhood itself: its characteristics, its cultural plurality, its beginnings and ends, its memory, 

its nostalgia, etc., as well as on the historical bias that influences its conception and limits its 

perception. 

 Among the themes that the contributors are invited to explore, without any limitation in 

their scholarly approaches (historical, aesthetic, cultural, etc.) and the genres studied (feature 

films, documentaries, children’s films, educational films, animated films, TV shows, etc.), the 

following examples may form focal points: 

• Figures and representations of childhood, children’s itineraries: specific case studies, 

of fictional or real child characters portrayed on screen, of the staging and acting of children 

and their history; archetypes such as the pioneers (pionery) or the komsomols 

(komsomol’tsy), the martyr (of Revolution or war), or orphans and homeless children 

(besprizorniki), whose appearance spans the entire history of Soviet cinema from Kino-

Pravda (1922) or Mr West… (1924) to, at least, Freeze – Die – Come to Life (1990), 

including films such as The Destiny of a Man (1959) or Dead Man’s Letters (1986). 

• Childhood memories and children’s visions: the staging of the memory of early years of 

childhood; the contribution of memory to filmmaking at its different stages (script, shooting, 

etc.); the manifestation of personal memory within images, or, on the contrary, its 

dissimulation; the cinematographic forms of childlike perception (child gaze). 

• Russian cultural imperialism and childhood(s): representation and obliteration (or 

rendering invisible) of children from other ethnicities than Russian in Soviet films; 



3 

 

manipulation of representations (and a comparative perspective with Soviet visual culture, 

where appropriate) (e.g. Red Imps [1923], Circus [1936]), or on the contrary the affirmation 

of a cultural identity (My Name is Kozha, 1964; The Sky of Our Childhood, 1966); pluralities 

of childhood (telescoping, fusion or conflict in childhood of different cultures, such as 

Russian, Jewish, Ukrainian, Georgian, Latvian, Kyrgyz); Soviet education across the “Sixth 

part of the world” (e.g. Alone [1931], The First Teacher [1965]). 

• The symbolism of childhood: symbolic and allegorical dimensions of the subject of 

childhood; political aims or subtexts; variations of the “childlike principle” and links with 

the historical trajectory of the country; the embodiment of values or entities (utopia, people, 

future, goodness, etc.); the status of mother/father/daughter/son, links and symbolic 

variations; generational conflicts; the “feminine”/“masculine”/“childlike” poles (Margolit), 

and their dialectic. 

• Childhood in history, history in childhood: the child’s position in or out of the communist 

utopia. The constant emphasis on his role for the future tends to deny the child any carefree 

moments in his (filmic) existence, a dimension considered characteristic of this period of 

life. Could the child exist outside of the task the ideology attributed to him/her? Or is s/he 

led to struggle against this task to retrieve his/her innocence? (e.g. Sandu in Man Follows 

the Sun by Mikhail Kalik [1962], Kostya Inochkin in Welcome, or No Trespassing by Elem 

Klimov [1964]). 

• Childhood in war: the impossible place of childhood in the war, its negation through 

conflict, its shaping through violence; the trauma during and after the war, etc. (e.g. Red 

Imps [1923], The House in the Snowdrifts [1928], Chapaev [1934], Once There Was a Girl 

[1944], The Taras Family [1945], Ivan’s Childhood [1962], Wounded Game [1977], Come 

and See [1985], The Commissar [1967, 1987]). 

• The child and death: the death of a child as greatest injustice; the impossibility to build 

the future on sacrifice (or tears) of children; the reproduction of violence (living in death). 

From Polikushka (1922) and Battleship Potemkin (1925), or from Cross and Mauser (1925) 

and The White Eagle (1928), to I Want the Floor (1976), Come and See (1985) or Among 

Grey Stones (1983), not forgetting Road to Life (1931), Torn Boots (1933), Bezhin Meadow 

(1935-1937), Alexander Nevsky (1938), The Rainbow (1944), Triumph Over Violence 

(1965) and others, the death of a child is a haunting theme in Soviet cinema. 

• “As strong as death”: giving birth and coming into the world (pregnancy, childbirth, the 

plan for a child, rejection of the unborn child, etc.); the symbolism of reproduction (e.g. 

Katka’s Reinette Apples [1926], Bed and Sofa [1927], Salt for Svanetia [1930], Seryozha 

[1960], The Story of Asya Klyachina [1967], The Commissar [1967, 1987]). 

• Cinema and the great literary (re)constructions of childhood: Tarkovsky and The Life 

of Arseniev by Ivan Bunin; My Childhood by Gorky, and Socialist Realism; but also 

Childhood by Tolstoy, Kotik Letaev by Bely, The Diary of a Communist Schoolboy by 

Ognyov, Story of My Dovecote by Babel, The Noise of Time by Mandelstam, Before Sunrise 

by Zoshchenko, etc., and their possible or certain echoes in films; comparative approaches 

between cinema and literature to the symbolism of childhood (both in pre-Soviet literary 

sources and in Soviet literature), influence of Russian and Soviet literary myths of 

childhood: Tolstoy’s aristocratic childhood, Gorky’s proletarian one. 



4 

 

• History and physiognomy of children’s film: creation and development of children’s film 

in the USSR; history of its productions and institutions (Soyuzdetfil’m); characteristics of 

children’s films; images of childhood promoted; figures in the history of this cinema 

(Margarita Barskaya). 

 

Organizing Committee: 

Stanislas de Courville and Eugénie Zvonkine 

 

Scientific Committee: 

Birgit Beumers (University of Passau), Stanislas de Courville (University Paris 8), Catherine 

Géry (INALCO), Julian Graffy (University College London), Macha Ovtchinnikova 

(University of Strasbourg), Valérie Pozner (CNRS), Irina Tcherneva (CNRS), Eugénie 

Zvonkine (University Paris 8) 

 

Submission guidelines: 

Proposals for presentations, in the form of abstracts (maximum 300 words), written in English 

or French, must be submitted to stanislasdecourville@gmail.com before January 18, 2026, and 

accompanied by brief bio-bibliographies from the author(s). Presentations may be given in 

French or English. Applicants will be notified of the Scientific Committee’s decision during the 

month of February. 

 

Bibliography: 

ARKUS Ljubov’ (2010), “Priključenija beloj vorony: Èvoljucija ‘škol’nogo fil’ma’ v sovetskom 

kino,” Seans, 2 June. https://seance.ru/articles/whitecrow/ 

ARKUS Ljubov’, VASIL’EVA Inna and MARGOLIT Evgenij (2002), “Detskoe kino v SSSR” in 

Novejšaja istorija otečestvennogo kino. kino i kontekst, vol. 4, 1986-1988, Saint Petersburg, 

Seans, pp. 98-105. 

BELJAEVA Galina and MIXAJLIN Vadim (2020), Skrytyj učebnyj plan: antropologija sovetskogo 

škol’nogo kino načala 1930‑x — serediny 1960‑x godov, Moscow, NLO. 

BEUMERS Birgit (2009), “The Younger Generation and Children” and “Children’s Films and 

Cartoons, 1974-79” in A History of Russian Cinema, London, New York, Bloomsbury, pp. 133-

36 and 177-81. 

BEUMERS Birgit, GÉRY Catherine and ZVONKINE Eugénie (eds.) (2025), Sexuality, Nudity and 

the Body in Soviet Cinema, Abingdon, New York, Routledge. 

mailto:stanislasdecourville@gmail.com
https://seance.ru/articles/whitecrow/


5 

 

BEUMERS Birgit, IZVOLOV Nikolai, MILOSERDOVA Natalia and RIABICHKOVA Natalia (eds.) 

(2009), “Margarita Barskaia and the emergence of Soviet’s children cinema,” Studies in Russian 

and Soviet Cinema, vol. 3, n° 2, pp. 229-62. 

BEUMERS Birgit and ZVONKINE Eugénie (eds.) (2019), Ruptures and Continuities in 

Soviet/Russian Cinema. Styles, Characters and Genres Before and After the Collapse of the 

USSR, Abingdon, New York, Routledge. 

CONDEE Nancy and PADUNOV Vladimir (1986), “Children at War: Films by Gubenko, 

Evtushenko and Bykov,” Framework, 1986, vol. 30-31, pp. 16-34. 

EFIRD Robert (2022), Ivan’s childhood, Bristol, Intellect, 2022. 

GERY Catherine (2016), “La famille, lieu de trahison (parcours littéraire et cinématographique 

en Russie et en URSS)” in Kinofabula. Essais sur la littérature et le cinéma russes, Paris, 

Presses de l’INALCO, pp. 165-191. 

HICKS Jeremy (2016), “Soiuzdetfilm: The Birth of Soviet Children’s Film and the Child Actor” 

in Birgit Beumers (ed.), A Companion to Russian Cinema, Hoboken (NJ), Wiley-Blackwell, 

pp. 117-136. 

KABAKOVA Galina (2014), “Les contes vus par le cinéma soviétique (années 1930-1950),” 

ILCEA, 2014, n° 20, “Le conte : d’un art à l’autre. Adaptations et devenir des contes populaires 

en Europe centrale et orientale (XIXe-XXIe siècles).” 

https://journals.openedition.org/ilcea/2536 

KELLY Catriona (2007), “At the Movies” in Children’s World. Growing up in Russia, 1890-

1991, New Haven, London, Yale University Press, pp. 474-479. 

LEYDA Jay (1960), Kino. A History of the Russian and Soviet Film, Princeton, Princeton 

University Press, 1960, 1973, 1983. 

MARGOLIT Evgenij (2000), “Le pays des enfants : le fantôme de la liberté” in 

Bernard Eisenschitz (ed.), Gels et Dégels. Une autre histoire du cinéma soviétique. 1926-1968, 

Milan, Paris, Mazzotta, Centre Georges Pompidou, pp. 53-63 (see also “Prizrak svobody: strana 

detej,” Iskusstvo kino, 2002, n° 8. http://old.kinoart.ru/archive/2002/08/n8-article14) 

MILOSERDOVA Natal’ja (2019), Barskaja, Saint Petersburg, Seans. 

NUSINOVA Natal’ja (2000), “‘Maintenant, tu es des nôtres’” in Bernard Eisenschitz (ed.), Gels 

et Dégels. Une autre histoire du cinéma soviétique. 1926-1968, Milan, Paris, Mazzotta, Centre 

Georges Pompidou, pp. 47-52 (see also “‘Teper’ ty naša.’ Rebënok v sovetskom kino 20-30-x 

godov”, Iskusstvo kino, 2003, n° 12. http://old.kinoart.ru/archive/2003/12/n12-article12) 

NUSINOVA Natal’ja (2013), “L’enfance soviétique : souvenir ou mythologie ?”, Revue russe, 

n° 41, “Que reste-t-il de l’Union soviétique dans la Russie d’aujourd’hui ?”, pp. 75-83. 

OLENINA Ana Hedberg (2019), “The junctures of child psychology and Soviet avant-garde film: 

representations, influences, applications” in Olga Voronina (ed.), A Companion to Soviet 

Children’s Literature and Film, Leyde, Brill, pp. 72-98. 

https://journals.openedition.org/ilcea/2536
http://old.kinoart.ru/archive/2002/08/n8-article14
http://old.kinoart.ru/archive/2003/12/n12-article12


6 

 

PROKHOROV Alexander (2007), “Arresting development: a brief history of Soviet cinema for 

children and adolescents” in Marina Balina and Larissa Rudova (eds.), Russian Children’s 

Literature and Culture, New York, Routledge, pp. 129-52. 

PROKHOROV Alexander (2007), “The adolescent and the child in the cinema of the Thaw”, 

Studies in Russian and Soviet Cinema, vol. 1, n° 2, pp. 115-29. 

PROKHOROV Alexander (2011), “Children’s films” in Birgit Beumers (ed.), Directory of World 

Cinema: Russia, Bristol, Chicago, Intellect, pp. 242-45. 

RUDOVA Larissa (2019), “Embracing eccentricity: Золушка and the avant-garde imagination” 

in Olga Voronina (ed.), A Companion to Soviet Children’s Literature and Film, Leyde, Brill, 

pp. 417-39. 

SEROV Lena (2023), “The Development of Educational Cinema for Schools in the Soviet Union 

in the 1930s. From the Cinefication of Schools to the Film Lesson,” Research in Film and 

History, July, n° 5, “Educational Film Practices.” https://film-

history.org/issues/text/educational-cinema-schools 

SHPOLBERG Masha (2016), “Baba Yaga sur l’écran soviétique”, Revue Sciences/Lettres, n° 4, 

“Baba Yaga en chair et en os. Des contes slaves aux incarnations contemporaines.” 

https://journals.openedition.org/rsl/1007?lang=en#ftn5 

TSIKOUNAS Myriam (1992), Les Origines du cinéma soviétique. Un regard neuf, Paris, Cerf, 

pp. 98-99. 

WOLL Josephine (2000), Real Images. Soviet Cinemas and the Thaw, London, New York, I.B. 

Tauris, pp. 112-17. 

https://film-history.org/issues/text/educational-cinema-schools
https://film-history.org/issues/text/educational-cinema-schools
https://journals.openedition.org/rsl/1007?lang=en#ftn5

